
I

Una vez más queremos agradecer la confianza que depositáis en nuestro trabajo al seguirnos 
cada semana y utilizar nuestros materiales, pero queremos recordaros que necesitamos de 
vuestra aportación económica para seguir adelante con este proyecto. Si puedes y quieres 
puedes apoyarnos con cualquier pequeña donación en nuestro número de cuenta IBAN 

ES78 2100 54413902 0007 9585.

1 de febrero de 2026

4º Domingo Ordinario	 				            Año LII

Ciclo
A 14nº



Índice
Primera Página	
Exégesis
Notas para la Homilía	
Para la oración	
La misa de hoy	
Cantos
Dios habla



Dichosos, es una forma, que quizá suena 
antigua, de decir felices. Entiendo que no hay 
palabra más anhelada y utilizada hoy en día.

Todos queremos ser felices. Pero ¿qué es ser 
felices? Y cómo se llega a esa meta y también 
cuando. Es un estado al que se llega y ya está. 
¿Qué emociones acompañan a la felicidad? 
Tranquilidad, emoción, pasión, efervescencia, 
ensoñación, alegría, … ¿cuánta dopamina 
requiere la felicidad? ¿De qué compañeros 
de viaje va acompañada? Dinero, estatus, 
prestigio, reconocimiento, poder, viajes, joyas, 
ropa de marca, trabajo en lo que aspiraba, 
paz, no violencia, amor, pareja, amigos, casa 
propia y otra para las vacaciones, aventuras, 
enamoramiento constante…

¿Qué imaginamos que es la felicidad? ¿y 
como creemos que se llega a ella? ¿es algo 
que ganamos con esfuerzo? ¿a lo que tenemos 
derecho? ¿a lo que se llega o que viene y va? 
¿son momentos o es un estado? ¿es posible 
estar siempre feliz? ¿es lo mismo estar que ser 
feliz?

Pensemos, ¿Qué es para mi la felicidad? 
¿estoy feliz? ¿soy feliz? ¿he sido feliz? ¿Cuándo y 
por cuánto? ¿Qué me podría quitar la felicidad? 
O ¿de qué ingredientes depende? ¿Qué necesito 
para ser feliz: trabajo estable, sueldo de 1.800€, 
pareja fiel, hijos, salud, consumo, vacaciones, 
viajar, comer en restaurantes, móvil moderno, 
partidos de pádel, juagar o/y ver fútbol, que 
gane mi equipo, que el cura confíe en mí, que 
los laicos sigan mis recomendaciones, que me 
agradezcan, ser imprescindible, ser importante, 
ir a mi bola, ser autónomo, que no me golpeen, 
que me acepten y quieran como soy, que me 
presten atención, que me mimen o mimarme yo, 
orar, ir a la parroquia, participar en un proyecto 
solidario, hacer voluntariado, ayudar a familiares 
y amigos, conocer gente nueva, hacer amigos, 
mantener a los amigos de siempre, estar en 
y con tu familia, que mis seres queridos estén 
bien…?

Entre tú y Dios, sé honesto, nadie más tiene 
porque saber cuáles son tus aspiraciones para 
que se cumpla su deseo de que tengas vida 
en abundancia, pero tú sí. Necesitas saber qué 
ingredientes conforman en tu mente y corazón 
la receta perfecta para ser feliz.

Y una vez lo sepas, hay que reconocerlos y 
aceptarlos, hasta si son oscuros: placer, sexo, 

dinero, ser más que, tener más, gastar mi dinero 
en caprichos, ser aplaudido, tener aventuras, 
vivir emociones, estar en zen a mi bola, ahorrar 
para tener mi casa a todo lujo, que me quiera…, 
necesitamos reconciliarnos con lo que somos, 
con nuestros deseos, dejarlos emerger, dialogar 
con ellos, sacarlos a la luz, aceptarlo y hasta 
acariciarlos, porque suelen hablar de una herida, 
de algo que Jesús puede sanar, pero solo si en 
forma de ofrenda pacífica se lo acercamos para 
mirarlo juntos sin miedos, Jesús no se asustará, 
ya lo conoce, si me acerco a él con ello en la 
mano en su mirada hay ternura y su sonrisa es 
cálida, no hay reproche, está dispuesto a salir a 
buscarme, a llevarme en hombros, si los llevamos 
al fondo y sobre ellos llenamos de manera 
compulsiva deseos santos, nos engañamos. No 
dejan de existir porque estén al fondo, hay que 
convertirlos.

Y aquí es donde viene la parte más difícil, 
porque convertirlos no es pasar de comprarme 
un mercedes cuando quería un Tesla, no envidiar 
la vida del vecino y conformarme con mi piso en 
la playa, el pueblo o la montaña, aceptar mi físico, 
no querer ganar mas dinero, dejar que los laicos 
pasen de participar en la orquesta que yo dirijo 
a ser protagonistas de la parroquia, dejar que la 
clase de yoga deje de ser mi prioridad absoluta 
o dejar de buscar excusas para no ir, aceptar a mi 
pareja, mis padres, mis hijos, mi amiga, mi jefe… y 
sus límites y dejarme de ensoñaciones de cómo 
debería ser…

Convertir mi proyecto de felicidad es 
convergerlo con el de Jesús, … y ahí tranquilos 
porque todos hacemos aguas, el bote no avanza…

Aceptar nuestro ser pobres de espíritu, no solo 
eso, querer serlo y reconocernos esa pobreza 
espiritual que nos convierta en publicanos, para 
dejar que Dios marque los pasos de mi vida, que 
sea el espíritu quien me guíe.

Aceptar mis lágrimas, mi ser herida, o mejor, 
desde tantas heridas, saber que seremos 
consolados si buscamos consuelo, si asumimos 
esas heridas.

Aceptarnos como seres sufrientes, con 
dolores físicos, psíquicos, mentales y espirituales, 
con tantas roturas y rupturas.

Asumir que lejos de los cánones de perfección 
actuales, nuestra aspiración a la perfección 
pasa por ser tan misericordiosos como Jesús, 
que en esa mirada compasiva se toca algo 

Dichosos  

Primera Página



Primera Lectura
Contexto. Un testimonio e incómodo, pero necesario en una de las crisis más profundas de la 

historia de la salvación. Estamos en el reino de Judá, en los primeros años del reinado de Josías 
(640-630 a. C.). la situación político-religiosa es desoladora. El reinado de Manasés, abuelo de Josías, 
había estado marcado por un sincretismo religioso profundo, con la introducción de cultos asirios, 
prácticas idolátricas y corrupción generalizada de la fe yahvista (cfr. 2Re 21). Asiria dominaba y 
sometía. Sofonías es un profeta de la corte, seguramente de linaje real, lo que hacer que su mensaje 
resuene de forma particular. Su mensaje es un grito de alarma. Anuncia el “Día de Yahveh” (Yom 
Yhwh), un concepto tradicional que el pueblo asociaba con una intervención gloriosa y victoriosa de 
Dios contra sus enemigos. Sofonías altera radicalmente esta idea, será un día de juicio contra Judá 
y Jerusalén por su infidelidad (Sof 1, 4-13). 

Texto. El texto comienza con una llamada urgente a la conversión, el imperativo “buscad” se 
repite con insistencia, con urgencia existencial; se trata de reorientar toda la vida hacia Yahveh. 
Un imperativo dirigido a los “humildes de la tierra”, que no son los económicamente pobres, sino 
aquellos que mantienen una actitud de dependencia fiel y obediente a Dios, son el “resto” potencial, 
el germen de un nuevo pueblo. A ellos se les encomienda una doble búsqueda: la búsqueda de la 
fidelidad a la Alianza en las relaciones sociales; y la búsqueda de una actitud fundamental de quien 
reconoce una total dependencia de Dios. Para, así, tal vez, poder alcanzar la misericordia de Dios. 
El “ulay” (quizá) expresa la certeza de la justicia divina y subraya la gratuidad de la misericordia de 
Dios. la salvación no es un derecho que nadie pueda exigir o reclamar, sino un don libre de un Dios 
soberano. La conversión es la condición humana para disponerse a recibir ese don Sof 2, 3). 

El “resto” es una obra purificadora y salvífica de Dios, no un mérito humano, es el resultado de su 
juicio que quema la escoria y preserva el metal precioso. Este “resto” escatológico se caracteriza por 
la pobreza, sobre todo espiritual. Es la humildad como condición estable del pueblo, la realización 
de la actitud que se exhortaba a buscar en 2,3. Un “resto” que no funda su seguridad en alianzas 
políticas, ejércitos o riquezas, sino única y exclusivamente en Dios (“el Nombre”). Es un “resto” que 
constituye una nueva creación basada en la verdad, la justicia y la ausencia de opresión interna, que 
no cometerá injusticias. Es un “resto” cuyo resultado final tiene que ser la paz plena (“shalom”), fruto 
de la justicia; una paz interior y exterior que brota de la relación restaurada con Dios. 

...un análisis riguroso

de la felicidad. Y en querer limpiar nuestro 
corazón de aspiraciones a felicidad que son 
sucedáneos de la oferta de Dios, que embotan, 
más que plenifican, nos empequeñecen 
más que elevarnos, no llenan nuestra ansia 
marcada a fuego de ser felices en el amor.

Aceptar que la felicidad personal no 
puede separarse de la justicia, de buscarla 
y construirla, y de trabajar por un mundo sin 
violencia, cuesten lo que cueste, trabajar por 
la dignidad y la igualdad de todos y todas las 
hijas de Dios, hará que podamos sonreír felices 

ante insultos, persecuciones, calumnias… fijos 
los ojos en Jesús, podemos correr la carrera 
de la vida sin abandonar la fe y gozando la 
felicidad prometida, una vida abundante en 
amor, sentido, compromiso,… no la felicidad 
que promete el mundo, porque conlleva 
aceptar lágrimas, asumir sufrimientos y el 
precio de buscar la justicia y construir la paz: 
insultos, calumnias y hasta persecución, pero 
nos anima a estar alegres y contentos, en ello y 
por ello… no es fácil, pero hay que creer en las 
promesas, como María.

Elena Gascón
elena@dabar.es

Exégesis...



Así el “Día de la Ira” se transforma en la esperanza que nace de la purificación. Un mensaje que 
nos libera de la arrogancia y nos conduce hacia la seguridad en el Nombre del Señor, donde se 
encuentra la Paz. 

Pretexto. Para nosotros, como cristianos, Jesús es la encarnación perfecta del pobre y humilde 
que confía plenamente en el Padre. Él es el “resto fiel de Israel”. En el sermón de la montaña sigue 
proclamando dichosos a los pobres de espíritu, a los mansos, a los que tienen hambre y sed de 
justicia. Él instaurará el “Shalom” escatológico. LG retomó esta teología del “resto” para definir la 
naturaleza de la Iglesia como Pueblo de Dios, no como una élite de puros, sino como una comunidad 
de pecadores que peregrina y está llamada a vivir las bienaventuranzas. Pero esta Iglesia no está 
carente de sus tentaciones: buscar el poder, la riqueza, la influencia social… Sofonías nos recuerda 
que la verdadera fuerza está en su pobreza confiada, en el ser “pequeño rebaño” que no deposita 
su fe en seguridades humanas. Un texto que nos llama a una conversión continua a la justicia y la 
humildad. En este mundo de autosuficiencia, imagen y poder, Sofonías resulta contracultural. La 
verdadera paz y libertad están en la aceptación de la dependencia de Dios. El shalom que todos 
buscamos no está en los bienes de consumo o en la tecnología, sino en la confianza plena en Dios 
(cfr. Jn 14, 27). 

Equipo Dabar
dabar@dabar.es

Segunda Lectura
La lectura de hoy viene a clarificar lo que se ha dicho en 1,25, versículo inmediatamente anterior: 

“Pues lo que en Dios parece locura, es más sabio que los hombres; y lo que en Dios parece debilidad, 
es más fuerte que los hombres”.

Se reflexiona sobre la sabiduría de Dios, centrándose en la comunidad de Corinto.  Entre los 
llamados a la fe aquí, pocos son de clase alta y culta, pocos son aristócratas.  Por el contrario, 
abundan los pobres y esclavos.  Con el “Mirad, hermanos”, Pablo quiere dirigir la atención sobre los 
componentes de la comunidad.  Dios ha actuado gratuitamente (los componentes de la comunidad 
son “los llamados”). Y entre estos llamados, son más los débiles que los sabios.

Así, “Dios ha escogido lo que el mundo considera necio para confundir a los sabios”.  Estos son los 
sabios “según la carne”, es decir, sabios desde el punto de vista humano.  También Dios ha escogido 
lo débil para confundir a los fuertes.  Son más en la comunidad los que carecen de poder político 
y económico que los que lo tienen.  Incluso Dios también ha escogido “lo vil y lo despreciable” en 
contraposición de los que se creen que son algo.  Dios ha escogido de esta forma completamente 
gratuita porque ante él lo que el mundo percibe como valioso, no es nada.  Con esto se acentúa la 
soberanía de Dios.

Todo esto sucede porque “nadie pueda gloriarse delante de Dios”.  Nadie puede presentarse 
delante de Dios reivindicando algún derecho ya que quien ofrece la salvación es Dios, y la ofrece a 
unos hombres que suelen ser infieles a esta propuesta.  También Pablo se refiere aquí al llamamiento 
a la fe, que es obra de la bondad de Dios y no de las obras humanas.

Dios es la causa de que existan en “Cristo Jesús”.  Ha intervenido definitivamente en él y por él 
podemos presentarnos ante Dios.  Los corintios se han visto transformados ya que el cristiano posee 
en Cristo aquello que tanto judíos como griegos querían conseguir: “Sabiduría divina, justificación, 
santificación y redención”.  Cristo crucificado y resucitado es la sabiduría de Dios, demostrando que 
puede intervenir en el mundo.  Respecto a la justificación, Cristo encarna el sí a las promesas de 
Dios que llevan a la salvación.  La santificación se entiende desde Cristo, que es encarnación de la 
santidad de Dios y nos da el Espíritu de santidad en el bautismo. Y respecto a la redención, Cristo, 
con su muerte y resurrección nos ha liberado de la esclavitud del pecado. 

Rafael Fleta
rafa@dabar.es



Evangelio

Contexto

Un salto de apenas una perícopa, un par de versículos, respecto del domingo anterior nos mete 
de lleno en el sermón de la montaña, en las bienaventuranzas. Tras el final de la presentación del 
ministerio mesiánico con el nacimiento de Jesús, las tentaciones y el llamamiento de los primeros 
discípulos, Jesús nos presenta la esencia de su doctrina. La perícopa omitida nos narra el viaje de 
enseñanza, predicación y curaciones por Galilea (4, 22-25). Los cinco discursos de Jesús son el eje 
vertebrador de la obra de Mateo, y este es el primero de ellos que se prolonga por tres capítulos. 

Texto

Las bienaventuranzas introducen todo el sermón de la montaña. Más que una introducción 
literaria formal, es una visión sobria y deslumbrante de la acción del reino de los cielos entre el 
pueblo de Dios. Nos explican el modo de vida del reino que transgrede los valores de nuestra 
sociedad porque la bendición de Dios recae sobre las personas más insólitas, nos demuestran que 
la realidad de Dios es distinta a la de los hombres. Los dos primeros versículos son introductorios.

Cada bienaventuranza está formada por dos clausulas, una que comienza con “bienaventurados” 
y la segunda que es una explicativa introducida por “porque” que explica la que antecede. Son 
ocho afirmaciones que en la última parece extenderse a una novena. La primera y la octava (vv. 
3.10) repiten la consecuencia en presente, a modo de “inclusio”, mientras que el resto la causal se 
presenta en el futuro, dotando al discurso de esperanza y expectativas.   

Tendremos que considerar pobres a los desfavorecidos económicamente, pero también a quienes 
están necesitados de la ayuda de Dios, todos los que han experimentado el lado difícil de la vida (cfr. 
Sal 40, 17); por eso a ellos pertenece el reino de Dios. Los que lloran son quienes han perdido algo 
valioso para ellos (cfr. Sal 119. 136), incluso los que han tocado fondo a nivel espiritual, emocional 
o material; estos son los que reciben el consuelo que cita Is 40, 1, experimentando el consuelo y la 
bendición mesiánica de Is 61, 1-3, el llanto no excluye la alegría a los seguidores de Jesús con todos 
los que lloran o gozan (Rom 12, 15), lo que no se nos permite es que lloremos sin esperanza (Tes 4, 
13), también lloramos por nuestros pecados para convertirnos en instrumentos del reino (2Cor 1, 
3-7). Los mansos son los maltratados por los impíos (cfr. Sal 37, 9-11), los que imitan a Jesús que se 
define como manso y humilde de corazón (11, 29), aunque como él podamos enfrentarnos por la 
justicia y el reino; ellos heredan la tierra como vemos en Ef 1, 18; Col 1, 12; Heb 9, 15. Los que tienen 
hambre y sed tienen una gran necesidad, es un hambre y necesidad en sentido histórico-salvífico; la 
única fuente que puede saciar esa hambre y sed es la justicia de Dios (Sal 42, 1-2; 63, 1) una justicia 
distinta de la de los hombres. Los compasivos son quienes son capaces de ponerse en el lugar de 
otro (Sal 25, 6-7; Prob 14, 21); ellos reciben la compasión, la misericordia (Miq 6, 8), quienes perdonan 
son perdonados (Mt 18, 33). Los que tienen el corazón limpio, en el contexto judío son quienes no 
han pecado, Jesús da continuidad al A. T. (Prov 22, 11: Sal 24, 3-6. 73, 1); ellos verán a Dios, la devoción 
de su corazón será recompensada (Ex 33, 20; Ap 22, 4). Los que trabajan por la paz son los que portan 
la buena nueva (Is 52, 7; 9, 6-7), los que esperan a Dios y trabajan por su causa; ellos son hijos de 
Dios, Jesús aborrece los intentos de establecer la supremacía de Israel por la política, la religión o 
la fuerza (Ef 2, 11-17; Col 1, 20), quienes responden al ministerio de Jesús son herederos del reino y 
reflejan al Padre. Los perseguidos por ponerse del lado de la justicia son reconfortados por Jesús, a 
ellos les pertenece el reino, Jesús da esperanza a los que han luchado por la justicia de dios contra 
la arrogancia de los líderes religiosos. La última bienaventuranza, se refiere a los oyentes cuando 
sigan a Jesús, igual que él sufrirán persecución y oposición, así prepara también a sus discípulos.

Pretexto

Normalmente, a quienes sufren o son perseguidos por hacer lo que Jesús nos dice no son 
beatificados con la resignación cristiana, sino condenados con el “él se lo ha buscado”. ¿Qué dicen 
de nosotros? ¿somos sumisos o rebeldes como nos enseña Jesús?

Enrique Abad
enrique@dabar.es



“La buena noticia del Reino”

No son tiempos, los nuestros, como para que 
sean otros los que nos dicten lo que tenemos 
que hacer. Al contrario, somos celosos de 
nuestra autonomía y estamos convencidos de 
que nadie va a saber mejor que nosotros mismos 
lo que nos conviene; mucho menos si hablamos 
de instituciones, entre las que destaca la Iglesia. 
Y, sin embargo, nunca como ahora hemos estado 
sometidos a un bombardeo continuo de consejos 
que no se limitan solo a lo comercial, sino que 
nos intentan explicar cómo tenemos que vivir y 
qué tenemos que hacer y sentir para ser felices.

El anuncio de la buena noticia del reino, que 
Jesús proclama, se mueve en otras coordenadas. 
No se trata de una nueva ley externa, por más 
que Mateo nos lo presente en el monte como 
el nuevo Moisés; ni de una especie de nueva 
espiritualidad que compitiera en el mercado 
de las ofertas contemporáneas de auto 
ayuda para sentirnos realizados; ni siquiera 
de una nueva moral, si entendemos por tal la 
sustitución de la ley de Dios por la sabiduría de 
las bienaventuranzas. Es verdad que su mensaje 
puede resultar desconcertante, pero lo cierto 
es que las bienaventuranzas suscitan actitudes 
profundas que nacen de la aceptación del reino 
de Dios en la propia vida y se presentan como la 
puerta de entrada a la comunidad de Jesús. Su 
enseñanza no niega la autonomía de las personas 
en su responsabilidad de orientar su vida por 
sí mismas, sino que la refuerza, al presentarse 
como propuesta de libertad.

El seguimiento de Jesús nunca se realiza en 
condiciones óptimas. No podemos esperar a que 
las cosas estén mejor para acercarnos a él. La 
experiencia de fe tiene lugar de forma simultánea 
a la vida misma, que está hecha de alegrías y 
tristezas, de posibilidades y al mismo tiempo 
de penalidades. Por eso, para el discípulo, ni la 
pobreza, ni el sufrimiento, ni el dolor expresado 
en el llanto, ni las persecuciones, insultos o 
calumnias por motivos de fe son obstáculo 
para la dicha que Jesús promete. Todas estas 
circunstancias pueden ser situaciones vitales 
que nos acerquen a él. Lo sabe bien la comunidad 
a la que Mateo se dirige, acosada y marginada 
por el mundo judío. Y lo saben bien los miles 
de cristianos perseguidos hoy en día en todo el 
mundo. 

Sin embargo, las situaciones adversas, por sí 
mismas, no son el motivo de la alegría. La pobreza, 
por ejemplo, si no va asociada a la confianza en 
Dios, es solo pobreza. Por eso Mateo habla de los 

pobres en el espíritu, en línea con la sabiduría de 
los salmos y la profética, que también proclaman 
dichoso al hombre que confía en el Señor (Jer 7, 
17) y ensalzan la pobreza y la humildad como el 
camino por el que el pueblo ha de transitar para 
confiar en el nombre del Señor (Sof 2, 3; 3, 12-
13). Desde este punto de vista no vale quejarnos, 
como de forma cansina repetimos en nuestras 
comunidades, de que somos pocos y mayores. 
Pablo reproduce la misma mirada contemplativa 
de Jesús al constatar la composición de sus 
respectivas comunidades: ni sabios, ni poderosos, 
ni aristócratas. Dios ha escogido lo que no cuenta 
para anular a lo que cuenta, de modo que nadie 
pueda vanagloriarse si no es en Cristo Jesús, 
a quien todo debemos (1Cor 1, 26-31). Es en 
esta situación de debilidad, pobreza humana y 
humildad en la que hemos de vivir de forma plena 
el misterio de nuestra fe en el Señor.

Además, la dicha y felicidad que Jesús anuncia 
no es solo para la otra vida, ni está solo en relación 
con actitudes pasivas, pues las bienaventuranzas 
también nos hablan de ser misericordiosos, de 
trabajar por la paz y de tener hambre y sed de la 
justicia. Éstas situaciones y actitudes ante la vida 
son también las que nos permiten entusiasmarnos 
con las palabras de Jesús, comprender mejor el 
evangelio y sentir el atractivo de formar parte 
de la comunidad cristiana, que es el signo del 
reino que viene y transforma todas las cosas. De 
ahí nace el compromiso de los cristianos con el 
mundo y con las realidades terrenas, para que 
sean según Dios. Un compromiso caracterizado 
entonces no tanto por las luchas (sociales, 
políticas, bélicas) cuanto por la confianza con la 
que nos entregamos y dedicamos junto con otros 
a la edificación de un nuevo orden. Para ello, el 
modelo en el que tenemos que reconocernos es 
el del mismo Jesús, en la forma en la que él asume 
su compromiso con el reino y se entrega al Padre. 
Las bienaventuranzas, en ese sentido, no dejan 
de ser el reflejo de Cristo y vivirlas como él las 
vivió, la mejor introducción posible a su misterio.

Emilio Aznar
emilio@dabar.es

Notas
para la Homilía



«Dichosos...»  (Mt 5, 1-12)

Para reflexionar
Existe una relación profunda entre la alegría 

y la confianza en Dios. Esta sería la razón 
última de por qué las situaciones tanto activas 
y pasivas que se recogen en el mensaje de las 
bienaventuranzas tienen en común que son 
fuente de alegría y felicidad.

Del magisterio del papa Francisco tal vez 
sea poco conocida su exhortación apostólica 
“C’est la confiance”, publicada el 15 de octubre 
de 2023, coincidiendo con la festividad de santa 
Teresa de Ávila y dedicada a santa Teresita de 
Lisieux al conmemorarse el 150 aniversario de su 
nacimiento. La confianza en Dios es presentada 
como una fuente de esperanza y alegría en la 
vida cristiana. El papa anima a todos a vivir con 
esperanza, incluso en momentos de dificultad y 
sufrimiento.

Si la vida cristiana se fundamenta en la 
confianza, también ese mismo principio lo 
debemos aplicar a la vida de la Iglesia. La 
pobreza no puede ser una dificultad para realizar 
su misión en el mundo, antes bien, la pobreza 
constituye su más auténtica posibilidad, pues 
sólo entonces aprende a confiar en Dios y no 
en su propia eficacia institucional. La palabra 
dirigida al pueblo de Israel: “Dejaré en ti un 
resto, un pueblo humilde y pobre que buscará 
refugio en el nombre del Señor” es hoy en día la 
consigna para la misma Iglesia de Cristo: buscar 
la justicia y la humildad, buscar al Señor (Sof 2, 
3; 3, 12-13).

Y el modelo de su diseño institucional, el de 
un Mesías pobre. Los signos que acompañan su 
predicación son manifestación del amor y de la 
compasión con la que Dios mira a los enfermos, 
a los pobres y a los pecadores que, en virtud de 
su condición, eran marginados por la sociedad y 
por la religión. Dios muestra predilección por los 
pobres, a ellos se dirige la palabra de esperanza 
y de liberación y, por eso, aun en la condición de 
pobreza o debilidad, ya ninguno debe sentirse 
abandonado. Y la Iglesia, si quiere ser de Cristo, 
debe ser la Iglesia de las Bienaventuranzas, una 
Iglesia que hace sitio a los pequeños y camina 
pobre con los pobres, un lugar en el que los 
pobres tienen un sitio privilegiado (Dilexi te, nº 
21). Un lugar donde se pueda afirmar con verdad: 
bienaventurados los pobres en el espíritu, 
porque de ellos es el reino de los cielos.

De ahí, que en la actualidad, el desafío y 
reto permanente de la Iglesia en su misión 
evangelizadora es el de ser una Iglesia pobre 
para los pobres (Dilexi te, cap. 3º). Ya no es solo 
cuestión de que nuestros sistemas caritativo-
sociales sean solventes y eficaces. Lo que está 
en juego es una llamada a la conversión personal 
y pastoral para ser Iglesia de otra manera. La 
mirada sinodal sobre los pobres no contempla 
ninguna propuesta de acción pastoral práctica, 
sino que apunta a una línea de conversión para la 
Iglesia que se resume en estos cuatro puntos: Ser 
pobre con los pobres, escucharlos, considerarlos 
sujetos de evangelización y aprender juntos a 
reconocer los carismas que reciben del Espíritu 
(Documento final del Sínodo, nº 19).

Para la oración
Señor, Dios nuestro, que nos llamas a seguirte 

en la humildad y la pobreza, concédenos la gracia 
de buscar siempre tu justicia y ser testigos de tu 
amor, para que, viviendo de tu Palabra, seamos 
dignos de tu Reino. Por nuestro Señor Jesucristo.  

Recibe, Señor, los dones que te presentamos, 
y haz que, al participar de ellos, seamos 
transformados en ofrendas vivas para tu 
alabanza. Por Jesucristo, nuestro Señor.

Te damos gracias, Padre, por Jesús, el 
mensajero del reino, que pasó haciendo el 
bien y curando a los oprimidos por el mal. Él 
nos enseña el verdadero camino para alcanzar 
la felicidad y se fija en aquellos que, aún en 
situaciones extremas de pobreza, sufrimiento o 
cualquier otro tipo de carencias, confían en Dios 
y se abren a su misterio. Él espera de nosotros 
una conversión que nos mueva a tener hambre 
y sed de la justicia y a trabajar por la paz, para 
encontrar también nosotros la verdadera dicha. 
Por todo ello te damos gracias, Señor.

Vosotros sois en Cristo, Jesús, en este Cristo 
que Dios ha hecho para nosotros sabiduría, 
justicia, santificación y redención.Dios.

 

nuestro, que nos alimentas con el pan de tu 
Palabra y de tu Cuerpo, haz que la fuerza de este 
alimento nos sostenga en la fe y el amor, para 
que, creciendo en nosotros el reino de tu Hijo, 
podamos servirte con alegría. Por Jesucristo, 
nuestro Señor.



Entrada: Cristo es el camino (Erdozain); Sube la montaña (Erdozain); Alrededor de tu mesa 
(Palazón); Acudamos jubilosos (Dávila); Cantando la alegría (Gabarain).

Acto Penitencial: (Aragüés).

Salmo: Dichosos los pobres (de Cols) o LdS.

Aleluya: Canta aleluya al Señor

Ofertorio: Tuya es mi vida (Portillo); Acepta, Señor (Madurga). 

Santo: Juan (Alfonso).

Comunión: Dichosos los pobres de espíritu (Erdozain); Felices los pobres (Espinosa), Dichosos los 
pobres (Erdozain): Bienaventurados (Montgomery); Este es el pan de los hijos (Alcalde).

Final: Dichosos para siempre (Martorell); Dichosos los que oísteis (Alcalde); María (Madurga); 
Gracias, Madre (Kairoi).

Monición de entrada

Una verdadera alegría reunirnos de nuevo 
para celebrar la eucaristía el domingo. Estamos 
aquí, no solo para ofrecer un culto divino, 
sino sobre todo para participar del misterio 
pascual de Cristo, muerto y resucitado por 
nosotros y por nuestra salvación. La mesa está 
servida y el espíritu receptivo para acogerle 
a él en su enseñanza y su vida entregada. 
Dispongámonos a participar activamente.

Saludo

La gracia y la paz de Jesucristo el Señor 
ilumine vuestro camino en la búsqueda de 
la verdadera felicidad y os fortalezca para 
seguir sus pasos.

Acto penitencial

 Al comenzar nuestra celebración, 
reconocemos nuestra fragilidad y pedimos 
perdón por nuestros pecados:

-	 Tú que te muestras como maestro de 
la verdadera sabiduría. Señor, ten piedad.

-	 Tú que reconoces en los humildes y 
sencillos al Dios que se revela. Cristo, ten 
piedad.

-	 Tú que nos inspiras y propones nuevos 
caminos de vida. Señor, ten piedad.

Que Dios, todo misericordioso, nos acoja 
con amor de Padre, nos perdone y nos de 
parte en su Reino. Por Jesucristo, nuestro 
Señor. 

Cantos

La misa de hoy



Monición a la Primera lectura

Las palabras de Sofonías suenan entre los 
habitantes de Jerusalén como una llamada de 
conversión a la pobreza y la humildad. Porque, 
cuando Dios triunfe sobre sus enemigos, no 
se olvidará de su pueblo, sino que él mismo 
formará un pequeño resto, pueblo pobre y 
humilde, que confiará en el nombre del Señor. 
El futuro pasa por lo que no cuenta a los ojos 
del mundo y es de los que confían en Dios.

Salmo Responsorial (Sal 145)

Dichosos los pobres en el espíritu, porque de 
ellos es el reino de los cielos

El Señor mantiene su fidelidad 
perpetuamente, él hace justicia a los 
oprimidos, él da pan a los hambrientos. El 
Señor libera a los cautivos.

Dichosos los pobres en el espíritu...

El Señor abre los ojos al ciego, el Señor 
endereza a los que ya se doblan, el Señor 
ama a los justos, el Señor guarda a los 
peregrinos.

Dichosos los pobres en el espíritu...

Sustenta al huérfano y a la viuda y trastorna 
el camino de los malvados. El Señor reina 
eternamente, tu Dios, Sión, de edad en 
edad.

Dichosos los pobres en el espíritu...

Monición a la Segunda Lectura

Con el mismo sentido que Jesús proclama 
las bienaventuranzas, Pablo hace un elogio 
de su querida comunidad de Corinto. Él 
ha comprendido que su riqueza no está 
en la sabiduría o distinción de quienes la 
componen, sino en su apertura a la fe en Cristo 
Jesús. Frente a la grandilocuencia del saber 
y la cultura del tiempo, el desconcertante 
gesto divino de fijarse en los humildes y los 
sencillos.

Monición a la Lectura Evangélica

Tras recibir la unción del Espíritu en el 
bautismo, Jesús proclama la salvación e invita 
a todos a formar parte de su movimiento. 
Si en el evangelio del domingo pasado lo 
encontrábamos predicando y anunciando 

la buena noticia del Reino de Dios, hoy 
nos sorprende una vez más explicando su 
programa de vida, el de las bienaventuranzas. 
Que su palabra resuene hoy entre nosotros 
como un estimulante desafío para seguir 
sus pasos y dejarnos cautivar por la manera 
en la que Dios hace las cosas. Realmente 
sorprendente y desconcertante este mensaje 
de Jesús.

Oración de los fieles

Confiados en el amor con el que Dios nos 
quiere, unamos nuestra oración para que ese 
amor alcance a todos.

-	 Por la Iglesia de Jesucristo, para que 
en todo momento y circunstancia proclame 
con alegría el evangelio del Reino. Roguemos 
al Señor.

-	 Para que escuchemos el clamor de 
los pobres y descartados, y descubramos en 
ellos a los predilectos de Dios. Roguemos al 
Señor.

-	 Por los que rigen los destinos del 
mundo, para que, con sus decisiones, busquen 
la paz entre los pueblos y la defensa de los 
derechos de los más débiles. Roguemos al 
Señor.

-	 Por una Iglesia pobre y humilde que 
confíe en Dios y trabaje por los demás. 
Roguemos al Señor.

-	 Por nuestra comunidad cristiana, 
para que sepamos escuchar a todos y nos 
identifiquemos con los que menos cuentan a 
los ojos del mundo. Roguemos al Señor.

Acoge, Señor, nuestra oración para que, 
en toda circunstancia, encontremos motivos 
para esperar y experimentar la felicidad a la 
que nos llamas . Por Jesucristo, nuestro Señor. 

Despedida

Al terminar la celebración, nos sentimos 
contentos por lo que hemos visto y oído, y le 
pedimos a Dios que nos mantenga despiertos 
en el espíritu para afrontar las vicisitudes de 
la vida con una fe renovada y comprometida, 
inspirados y movidos siempre por el mismo 
Jesús, nuestro Señor, que nos acompaña y 
sostiene todos los días de nuestra vida.  



  

IV Domingo ordinario, 1 febrero 2026, Año LII, Ciclo A

SOFONIAS 2,3; 3, 12-13

Buscad al Señor los humildes, que cumplís sus mandamientos; buscad la justicia, buscad la 
moderación, quizá podáis ocultaros el día de la ira del Señor. «Dejaré en medio de ti un pueblo pobre 
y humilde, que confiará en el nombre del Señor. El resto de Israel no cometerá maldades, ni dirá 
mentiras, ni se hallará en su boca una lengua embustera; pastarán y se tenderán sin sobresaltos».

I CORINTIOS 1,26-31

Fijaos en vuestra asamblea, hermanos, no hay en ella muchos sabios en lo humano, ni muchos 
poderosos, ni muchos aristócratas; todo lo contrario, lo necio del mundo lo ha escogido Dios para 
humillar a los sabios, y lo débil del mundo lo ha escogido Dios para humillar el poder. Aún más, ha 
escogido la gente baja del mundo, lo despreciable, lo que no cuenta para anular a lo que cuenta, de 
modo que nadie pueda gloriarse en presencia del Señor. Por él vosotros sois en Cristo Jesús, en este 
Cristo que Dios ha hecho para nosotros sabiduría, justicia, santificación y redención. Y así -como dice 
la Escritura- «el que se gloríe, que se gloríe en el Señor».

MATEO 5,1-12a

En aquel tiempo, al ver Jesús al gentío, subió a la montaña, se sentó, y se acercaron sus discípulos; 
y él se puso a hablar, enseñándoles: «Dichosos los pobres en el espíritu, porque de ellos es el reino 
de los cielos. Dichosos los que lloran, porque ellos serán consolados. Dichosos los sufridos, porque 
ellos heredarán la tierra. Dichosos los que tienen hambre y sed de la justicia, porque ellos quedarán 
saciados. Dichosos los misericordiosos, porque ellos alcanzarán misericordia. Dichosos los limpios 
de corazón, porque ellos verán a Dios. Dichosos los que trabajan por la paz, porque ellos se llamarán 
los Hijos de Dios. Dichosos los perseguidos por causa de la justicia, porque de ellos es el reino de los 
cielos. Dichosos vosotros cuando os insulten y os persigan y os calumnien de cualquier modo por mi 
causa. «Estad alegres y contentos, porque vuestra recompensa será grande en el cielo».

 

Dios habla
Lecturas propuestas para la Liturgia


